Proposito de es-

## DISERTACION X.

# LA RELIGION CATHOLICA POR ENTRE la impiedad y la supersticion viene à dar à los

Estados la verdadera felicidad

Emos discurrido hasta aqui por los desiertos horribles y asperos del Atheismo, y por las selvas pantanosas y peligrosas de la supersticion y de otras religiones fingidas. Como el enfermo que se revuelve de un lado à otro, sin encontrar reposo en alguno, asi no hemos hallado donde asentar el pie

con alguna seguridad, despues de haber considerado los diversos lados ò extremos sobre que hemos girado.

En el Atheismo vimos una hoya profundisima, donde deben caer los Gobiernos y Naciones que se abordan à él. En las varias supersticiones (en unas mas y en otras menos) se halla ninguna salud, y una luz muy engañosa para acertar en el régimen de las cosas humanas. La desgracia de los mortales consiste en andar siempre cayendo de un error en otro.

Esto ha sucedido (dice Plutarco) en el negocio de la Religion (1). Aunque debiera huirse la su-

(1) Mutare. de supersticion, in fin. Fugienda staque hat est; non tamen

MAXIMAS IMPIAS CONTRA LOS GOBIERNOS. 102 persticion, no habia de ser de aquel modo con que algunos huyen el insulto de los ladrones, ò de las fieras ò del fuego, que suelen ir à saltar en lugares descaminados, llenos de precipicios y de tragaderos peligrosos. Asi huyendo algunos de la supersticion, saltaron por cima de la verdadera piedad. que está puesta en el medio, y fueron à caer en la impiedad pertinaz y aspera.

Por diversos respectos hemos comparado los dichos extremos con la utilidad y perfecto gobierno de una Nacion. Pero no hemos observado sino riesgos mas ò menos fatales. Vimos al Atheismo quitar à las Naciones todo freno de temor y dependencia, y dejarlas expuestas à las varias y encontradas corrientes de las pasiones, ò al furor de su libertad. Asi no les quedaba fin ni motivos para respetar à potestad alguna, y no arrojar todo yugo, como tira al Caballero el caballo silvestre que no tiene freno.

Despues consideramos las varias supersticiones que oprimian à los pueblos con el yugo de otros tantos tiranos, quantos eran los malignos Dioses que temian. En una parte, doctrina para subditos libertinos; en otra, máxîmas y exemplos para Reyes inhumanos y crueles. Alli la anarquía; aqui el despotismo ò la tiranía. En el Atheismo ninguna ley; en la supersticion leyes malas y torpes. Deb anu abas sonob nor solotiv sol sebot ansa

Los que puestos enmedio de este laberinto,

eo modo quo nonnulli larronum aut ferarum insultum, ignem ve inconsiderate a imprudenter fugientes, incidunt in loca invia, in quibus præcipitia sunt, & voragines periculosæ. Sic enim quidam superstitionem fugientes , dum transiliunt in medio positam pieratem , in asperam pereinacemque incidunt im-

LIB. II. DISERTACION X.

consideran los males que cercan todas sus salidas y extremos, ¿qué gracias deben dár à la bondad Divina, por haber revelado una Religion, que además de enseñarnos el camino de la vida eterna, dirige de presente la vida humana por sendas y providencias aseguradas contra los dichos peliquo esti puesta en el medio, y fueron à me! sorg

Mas para conocer mejor este beneficio, es inescusable considerar en particular los principales artículos de conveniencia que nos deja esta Relino de una Nacion. Pero no humos ob atna Por

I. Compararémos el temor Santo que enseña con el terror pánico inspirado por las supersticiones, y con el ningun respeto que dicta la impiedad; y notarémos el dulce orden que causa el primero, la tiranía que produce el segundo, y la independencia que deja lo terrupo, como sim al Caballero el caballo silvestraoras

II. Cotejarémos el amor de Dios y del prógimo mandado en el Christianismo, con el amor proprio persuadido por los nuevos Filósofos; y en lo primero veremos la planta de la Ciudad de Dios y de los buenos, y en lo segundo la Ciudad del Diablo y de los malos.

III. Demostrarémos que el amor de Dios, y del prógimo es el unico principio à que se reducen todas las diversas formas de gobiernos, y el que sana todos los vicios por donde cada una de dichas formas se corrompe. some sottone oup soll

IV. Estenderémos esta misma eficacia hasta sobre el Gobierno despotico, probando juntamente que este gobierno es el mas perfecto de todos, si obedeciera à dicho principio, y no caye-

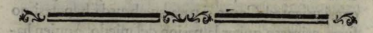
MAXIMAS IMPIAS CONTRA LOS GOBIERNOS. 105 cayera en abusos contrarios.

V. Presentarémos el extracto de un gobierno.

segun la norma del Evangelio.

VI. Harémos vér que la Religion Christiana además de los gobiernos y sus varias formas, perfecciona juntamente sus leyes.

No es preciso menos para disipar la fatal calumnia que corre entre los Impíos politicos, de que la Religion Cathólica es dañosa al Estado.



## ARTICULO I.

EL TEMOR DE DIOS QUE ENSEÑA la Religion Cathólica, nos libra de los peligros que trae el miedo de los supersticiosos, y el ningun respeto de los Impios, y Filósofos. Annque esto em proceder contra sus principios, ibe conforme i sus fin ,I q . 2 . ron e rojer el tentor de

A necesidad, que para qualquiera Gobierno hay de un temor y respeto à la Divinidad, Los impíos desla hemos inferido ya de los mismos Impíos y Atheis-mer. tas, quando confiesan que el miedo formó en los ánimos de los hombres las idéas de los Dioses, y el respeto à estos Dioses mantenia el temor à los Reyes y à las Leyes.

La empresa del Atheismo era romper el freno de este miedo. A esto miraban los esfuerzos de los antiguos Epicureos, y à lo mismo conspiran los modernos. Vireto dice que desde los principios de Tom. VI.

LIB. II. DISERTACION X. la Pseudo-Reforma, andaba en la voca y en el corazon de sus Capitanes aquella palabra del Poëta impío, y con ella se animaban unos à otros:

> ...... Metus omnes, & inexorabile fatum Subjecit pedibus, Strepitumque Acherontis

A este fin querian destruir el conocimiento de toda Divinidad. : Necios Filósofos, y siempre inconsiguientes! Como si para su absurda hypótesi no fuera primero quitar la pasion del miedo, à quien hacian causa de los Dioses, que estos mismos Dioses, que eran un mero efecto. Pero invertían todo el orden. No podian quitar los males terribles que amenazan à los mortales; tampoco podian impedir los terrores que nacen de dichos males ; y solo pretendian librarse de los Dioses que veían acender de aquellos terrores.

Aunque esto era proceder contra sus principios, iba conforme à sus fines, que eran arrojar el temor de las leyes, y el yugo de los Reyes. Asi rompian todo respeto y freno, y no dejaban alguna razon, como piensa Lactancio, para que durase la sociedad (1) de los hombres en alguna forma cierta de gobierno.

Venia por el extremo contrario la supersticion, y presentando un tropél de Dioses horribles è innumerables, procuraba conturbar no solo à unos pocos tímidos, sino tambien à los pueblos enteros y mas valerosos. Los Romanos adoraban postra-

(1) Lactant. de ira Dei cap. 12. Religio & timor Dei solus est qui custodit hominum inter se societatem.

MAXIMAS IMPIAS CONTRA LOS GOBIERNOS. 107 dos al Temor: y con razon; porque Naciones juntas y populosas eran necesarias para apagar con su sangre la sed de unos Dioses voraces é insaciables.

Entre dos extremos tan horribles como el ningun miedo à Dios, y el terror pánico à las falsas Hermosa imagen del santo temor Divinidades, debia resplandecer mas augustamen- que inspira la te el santo temor que inspira la Religion verda-perte.

Levantaba ésta el velo del Santa celestial, y daba à entrever la bella è inefable idéa de una sola Divinidad. Siendo ésta absolutamente perfecta, no dejaba otra cosa que imaginar, ni que desear mas allá de lo que comprehende en sí misma: con que venia à iluminar y llenar el inmenso cahos en que nos sumía el Atheismo; y por otro lado ahuyentaba la vil tropa de Divinidades obscuras, mancas y necesitadas, que la supersticion imponia como una carga pesada sobre nuestras cabezas.

Qué afectos y efectos debia producir en nosotros la idéa de un Dios tan santo, tan bueno, y tan infinitamente perfecto? Serían muy diferentes de los que producian en los ánimos las idéas erradas de los Dioses feroces y malos del Paganis-mo?

Dudo si sería esta misma la imagen que en nuestros dias se ha propuesto de Dios el impío autor del systèma de la naturaleza. Porque ved aqui como habla: " De la idéa que se tiene del Sér So-" berano, debe resultar necesariamente un terror

Los supersticiosos adoraban al " sombrío y triste: pero un Dios semejante no será

" jamás amable para nosotros (1)."

A buen seguro que la idéa que se formaba de Los Filósofos des figuran à Dios pa Dios este necio, fuese la que nos diseña la razon y ra hacerlo odio-so y horrible. nos acaba è ilumina la Religion. No concebia por cierto la forma de un Sér que, sin alguna necesidad suya, se difunde al rededor de nosotros, y dentro de nuestro seno en continuos beneficios: de un sér que nos da instantaneamente la vida, el movimiento, el entendimiento, el placer de la voluntad, el uso y goce de los sentidos, y todo lo que somos: un ser que solo nos obliga à que seamos perfectos y felices al modo que lo es él mismo. No porque él dejará de serlo, desde que nosotros no lo seamos; sino puramente porque nosotros tengamos la

dicha de serlo. in mani com app acos ento adajab Todas las leyes y preceptos que nos impone, son vinculos con que nos atrae à dicho fin: todo lo que nos prohibe, no es por envidia de que gocemos alguna cosa que él no pueda tener; sino por una divina codicia de que nosotros alcancemos todo lo que él tiene, y no arriesguemos, por un gusto faláz è injusto, los eternos placeres de que el goza. Con que todo su gusto y anhelo es hacernos perfectos, asi como él mismo es perfecto. ¿Y qué? Ingratos Filósofos, jun sér tan noble, tan bueno, tan beato, tan solícito de nuestra perfeccion y de nuestra felicidad eterna, no se hará amar jamás de nosotros: and remain a small image one stocked

¿Quién tiene mejor cuidado de nosotros y de todas las criaturas? ¿Quién nos ama tan sublimemen-

cetto habla : .. De la idéa que se denc del Se So-

MAXIMAS IMPIAS CONTRA LOS GOBIERNOS. 109 te, y para cosas tan altas y deseables? ¿Quién nos dá con igual desinterés, y solo à trueque de que nos hagamos ricos y perfectos? ¡No es esta la idéa que tenemos del Sér Soberano? de como como como

Puede que sea otra la que se han formado los Impíos, y especialmente este Escritor feróz y aturdido. Mas la que todos los hombres tienen impresa en su misma alma, es mucho mas perfecta que la dicha. Con que de ella debe resultar necesariamente, no un terror sombrio, sino un temorfilial, endulzado con un amor racional. Porque siendo tan perfecta la idéa que de Dios nos dá la Religion, el temor que nos inspira, debe tambien ser santo y perfecto. populary vo Ann y omniT nu omno a

Varron señalaba con una precision admirable la diferencia que và del temor que infunde la Religion al que causa la supersticion. El Religioso (dice) reverencia à los Dioses; el supersticioso los teme (1). y poneriteogical l'ania miro el

## ducirí puebles desunidos y sin algun gebierno, La supersticion forma escalVos per el miceo : el Atheis-

Descendiendo de aqui à el influjo que el dicho temor tiene sobre el régimen humano, no los supersticios sos tiemblan coserá menos notable la diferencia que hay entre los mo los esclavos Gobiernos que se dirigen por la verdadera Reli- Religiosos remen gion, y los que se rigen por los errores de la supersticion. Entre el santo temor que inspira la primera, y el miedo que causa la segunda, juzgo que hay aquella diferencia que và de un Rey à un Tirano.

(1) Varr. apud D. Aug. lib. 6. de civit. Deus à Religioso vereri , à superstitlese simeri. Letter ut meneral sages and a compensation of the compensation of the

perane, debe resultan necesarian 77. pag. 2. Part. (1) or

LIB. II. DISERTACION X.

Por consiguiente, entre el religioso y el supersticioso cabe la comparacion que hay entre un hijo y un esclavo. Puede que Pope haya querido pensar esto mismo, quando dice:

Donec reverenter habere Stulta superstitio, posita quasi lege, tyrannum Epista. Jusit. Divisa est mox inter utrumque tyrannis, \*. 365. Nempe superstitio, ex debellatore tyranno, Fecit cœca Deum, fecitque ex cive sequaci Mancipium miserum...... 110 110 1105 001 1105 perfecta la idéa que de Dios nos da la Religion,

Seneca advertia tambien (1) la misma diferencia entre un Tirano y un Rey verdadero: este muestra las armas para afirmar el sosiego y la paz ; aquel para abatir por un violento terror los grandes odios of the causa la supersticion. L'smet sup

De aqui se infiere que la supersticion no puede criar sino Príncipes tiranos, y el Atheismo producirá pueblos desunidos y sin algun gobierno. La supersticion forma esclavos por el miedo: el Atheismo hace libertinos por la falta absoluta de temor. Si la impiedad sufre Principes, no pueden ser sino tímidos; y si la supersticion pone Reyes, no pueden dejar de ser terribles.

Pero enmedio de estos extremos, qué hace la Santa Religion? Nos unge y dá unos Reyes pables: Los subdi- ternales, que aman à los mismos que corrigen: edútos Christianos, ni temen, ni dan ca unos subditos, que como amigos è hijos aman mutuamente al Principe que temen. La verdadera

Los Reyes reli-

MAXIMAS IMPIAS CONTRA LOS GOBIERNOS. 111 piedad es la madre de unos Gobernadores perfectos, y de unos ciudadanos seguros y virtuosos. Los Reyes verdaderamente christianos, ni son tímidos, ni son temibles; y los subditos Religiosos que temen à Dios, no dán que temer al Rey, ni temen sus enoios.

Respecto de los Reyes, dice Montesquieu: " En-" tretanto que los Príncipes Mahometanos dan sin " cesar la muerte ò la reciben, la religion entre los " Christianos hace à los Príncipes menos tímidos, y " por consiguiențe menos crueles. El Príncipe cuen-,, ta sobre sus subditos, y los subditos (1) sobre el " Príncipe; ¡cosa admirable! La Religion Christia-" na, que parecia no tener otro objeto que la fe-" licidad de la otra vida, hace tambien nuestro "bien en esta." ricidios Oundo el nueblo ne

### derrama (i) buscando de que vivir : se forman quadellas de ladrones La.VI vo. Prarte pur de serverer

Antes dejó notada otra excelencia que dá à los Reyes la Religion christiana. " Esta Religion, " prohibiendo la pluralidad de mugeres, hace à los " Príncipes menos encerrados, menos apartados de " sus subditos, y por consiguiente mas hombres: es-,, tán mas dispuestos à darse leyes, y mas capaces (2) " de sentir que no lo pueden todo,"

Es imposible durante esta vida mortal, que pero comparense haya una Ciudad, ni una Sociedad de muchos hom- frieron los Embres, y que falten en ella enfermedades politicas. manos. No puede ser, (dice Sidney) que donde hay mor-

Hay rebueltas,

(1) Montesq. de l'sprir des loix lib. 24. cap. 3.

of stress ourse de quanta replacen basta shore en

(a) Ed. 110. S. cap. at.

<sup>(1)</sup> Senec. de clement. lib. 1. Quod alter arma habet quibus in munimencum pacis utitur; alter ut magno timere magna odia compescat.

112 LIB. II. DISERTACION X.

tales falten vicios y no haya excesos ni delitos. Lo mas que se puede desear, y lo que se debe alabar, es que los vicios sean menores, y mas sanables. Pues mirese hácia todas las Naciones, y considerese quales han sido para con sus Príncipes.

Los Romanos, esta Nacion que puede pasar por la mas politica è ilustre de todas, asasinó en solos noventa y un años à veinte y dos de sus Emperadores. Los tronos de todas las Naciones Mahometanas pueden mirarse como las aras, donde se han sacrificado mas victimas ilustres y Reales al idolo de la independencia de los pueblos.

Chinos y destro nan d asasinan.

Sin embargo de quanto nos alaban nuestros Filósofos el gobierno y cosas de la China, han sido en ella bien frequentes los destronamientos y parricidios. Quando el pueblo perece de hambre, se derrama (1) buscando de que vivir : se forman quadrillas de ladrones. La mayor parte puede ser exterminada al principio, y otras turbas que se engruesan despues. Pero en un tan vasto numero de Provincias y tan distantes sucede que alguna tropa hizo fortuna: se sostiene, se fortifica, se forma en cuerpo de Exército; vá derecha à la capital, y la cabeza del tumulto sube sobre el trono.

aun los Reyes de

Enmedio de esta fatal costumbre que ha sido es la de todas las Naciones infieles ; no querran tes poseen pa- hacer los ingratos una mediana reflexion, que les están pidiendo las Familias Reales de los pueblos Cathólicos? ¿Qué excepçion han recibido de la naturaleza estas casas reynantes, que no recibieron ningunas otras de quantas reynaron hasta ahora en

(+) Id. lib. 8. cap. 21.

MAXIMAS IMPIAS CONTRA LOS GOBIERNOS. 113 el mundo? ;Sobre qual trono se asentaron tantos sucesores de una misma familia (ya por la linea de varon, ò ya por la de hembra) como se han sentado sobre los Tronos de España, Francia y de otras Naciones Cathólicas?

Ni aun los Reyes de Israël y de Judá poseyeron tantos siglos sus Estados. La quarta generacion era el termino de reynar en los primeros; y en los segundos no se continuó por muchos años mas de diez siglos, enmedio de que nuestros Reyes de España cuentan ya mas de doce en la posesion de esta Monarquía, no habiendo salido nunca la Corona de la sangre del Cathólico Recaredo.

La sangre por sí sola, no hubiera sido jamás bastante eficáz para fijar tanto tiempo en una misma familia los fluctuantes Reynos de la tierra.

Se vé todavia mejor, que este es un privilegio este beneficio de de la Religion Cathólica y de la obediencia y bue-thólica por las na fé que nos manda guardar à los Príncipes, por Tronos que se el exemplo de otros Reynos vecinos, que cayeron de la firmeza de esta fé. ¿El Trono de Inglaterra no imitó al de los Mahometanos en destronamientos, parricidios y mudanzas de unas familias tras de otras, desde que se entregó al cisma, y al desprecio de la verdadera Religion Christiana?

¿Los Reynos de Suecia, Dinamarca, y otros que siguieron la misma apostasía de la Iglesia, no han sufrido las mismas revoluciones? No cabe la mas leve duda en que si todos los Estados se mantubieran en la profesion de la Religion Cathólica, no se verían en ellos tales atrocidades y despojos; ò se verían muy rara vez, como acabamos de notar en los exemplos antecedentes.

Tom. VI.

Xe-

114 LIBRO II. DISERTACION X.

Xenophonte, con ser Gentil, conocía la verdad de esta máxima; conviene à saber, que el verdadero temor de Dios en los subditos es quien los hace menos temibles para los Reyes, y mas seguros entre sí mismos (1).

El temor de Dios mas eficaz para los subditos que el falso honor de que las virtudes republicanas, y que el miedo des

Respecto de los mismos subditos es mas provechoso este santo temor, que el miedo servil de los que viven bajo un Tirano. Montesquieu, censurando uno de los sofismas de Bayle, dice:,, Mr. "Bayle...... osa afirmar que de verdaderos Chris-" tianos no se formará una sociedad que pueda sub-" sistir. ¿Por qué no? Estos serían unos ciudadanos " infinitamente ilustrados acerca de sus obligacio-" nes, y que tendrian un grandisimo zelo por lle-" narlas. Conocerían muy bien los derechos de la " defensa natural. Mientras mas creyesen deber à la "Religion; mejor comprehenderían lo que debian " à la patria. Los principios del Christianismo bien " gravados en el corazon, serían infinitamente mas " fuertes que el falso honor de las Monarquías, que " las virtudes humanas de las Repúblicas, y que " el miedo servil de los Estados (2) despóticos."

Teniendo en los mismos Filosofos, desafectos al Christianismo, tan expresas confesiones en honor del Santo temor del Señor y demás virtudes que inspira, no es necesario poner los testimonios de la Santa Escritura à la repulsa de los Impíos. Bien

MAXIMAS IMPIAS CONTRALOS GOBIERNOS. 115 sabido es que una gran parte de los libros Sagrados se llena con las alabanzas que merece el temor de Dios, ya mirado como principio de la sabiduría, va como su fin, va como un antidoto contra todo veneno mortal, y ya como un rocio vital que riega todos los huesos.

Los mismos politicos y Filósofos Gentiles dijeron lo bastante para convencer à los incrédulos, de inspira fortaleza que un justo temor de Dios era necesario, asi para en la guerra. mantener la República en la paz, como para la disciplina de la guerra. Advertían que los malos, ò los que desprecian este santo temor eran mas consternados à vista de los peligros. El testimonio que entonces dá contra ellos la conciencia de su mala vida, disuelve la union de sus miembros, pega su voz (1) contra sus fauces y les eriza los cabellos.

¿Qué se puede esperar en la guerra de unos Soldados turbados y postrados ya dentro de sí mismos? En qualquiera accion à que concurran, miran cercano el termino de la vida presente, que es todo su bien: y aun quando no temieran una eternidad desgraciada tampoco no esperan algun refrigerio en su fin (2). Alli les sacude el terror, y no les deja considerar, ni la multitud de los suyos, ni el corto numero de los enemigos (3).

No solo falta el vigor à sus nervios, sino tambien el nervio à sus ánimos (4). No se necesita de malos les derriba de las manos

<sup>(1)</sup> Xenophon, Pæd. lib. 8. Ratiocinabatur (Cyrus) si omnes familiares Deum metuentes essene, minus eos aut inter se aliquid illicitum patraturos, aut (2) De le Sprit des loix lib. 24. cap. 3.

<sup>(1)</sup> Illi membra novus solvit formidine torpor Arrectaque herrore coma, & vox faucibus hasit. 2. Aneid.

<sup>(2)</sup> Senec. in Troad.

<sup>(3)</sup> Q. Curt. lib. 5. Nec hostium paucitatem, nec multitudinem suam territi homines cernunt. Degeneres animos timor arguir.

<sup>(4)</sup> Id. de bell. Alexandr. Terror hominibus mentem , consiliumque eripit, & membra debilitat.

mas para postrar un Egército, como se vió tantas veces, y especialmente en los casos que refiere la Escritura de los enemigos del Pueblo de Dios. Gedeon à la cabeza de trescientos hombres (1) disipó à innumerables Madianitas, desconcertandolos con el temor y asombro que concibieron al vér el espectáculo de las lucernas.

Se debe considerar que aquella fue una obra especial de Dios; pero el miedo, nazca de esta ò de la otra causa, tiene siempre este mismo esecto. Con semejante estratagema, egecutada por medio de unos bueyes que en la obscuridad de la noche llevaban atadas à los cuernos hachas de paja encendidas, desbarató Anibal al Egército de los Romanos, que huían sin que nadie les persiguiera (2).

Entre las ordenanzas de guerra de que se servian los Hebreos, una disponia que antes de ir à la expedicion se promulgáse à todos este Vando: Qualquiera hombre que se halle medroso y con pavor en su corazon, vaya y vuelvase à su casa; porque no pegue el miedo à sus hermanos, y tiemblen como él. Sábia disciplina y digna de imitarse, aunque no facil: porque los medrosos no hacen numero en el Egército sino para engañar à sus capitanes. Presentes exteriormente, están en efecto muy ausentes, como dice Euripides.

AR-



### ARTICULO II.

EL AMOR DE DIOSYDEL PROGIMO. que manda la Religion Cathólica, libra al Gobierno del desorden en que lo precipita el amor de sí mismo, que enseñan los Filósofos.

L temor de Dios no seca ni corta la fuente del amor, asi como el miedo frio que inspira la Fuera de la Resupersticion. Por esto entre las doctrinas del Paga-no hubo algun nismo no se hallaba alguna ley que obligase, es- a Dios, ni à pecialmente à los hombres à que amasen à Dios, y à otro. los prógimos por el·mismo Dios. Ya notamos en otra parte con Lactancio, que la hospitalidad, la libertad y otros exercicios de beneficencia, hechos con los hombres, no eran en el fondo sino usura propria, negocio sin verdadero amor del prógimo, que tiene por objeto unico à Dios, y el socorro de las necesidades humanas. Era mas amor de sí mismos que amor de los otros.

La caridad y el verdadero amor de los hombres fue lo que mas propriamente se apellidó ley nueva en el Evangelio. Por esto Jesu-Christo lo llamó su precepto (1). Aqui comenzó la verdadera amistad, desterrada hasta entonces del mundo. Sobre

<sup>(1)</sup> Judic. cap. 7. y. 15. &c. (2) Bodin. histor. Roman. tom. 3. pag. 20. edit. Paris,

<sup>(4)</sup> Joann. cap. 15.

118 LIB. II. DISERTACION X. ella empezó tambien à levantarse la Ciudad ò Rey-

no de Dios.

La Ciudad del Diablo ò el Reyno del mundo, tiene en quanto à esto un principio del todo contrario, que es la concupiscencia ò el amor de sí mismo (1). Desde aqui se levanta hasta el ódio y olvido de Dios: y la Ciudad celestial se levanta desde el amor de Dios, y crece hasta el ódio de sí mismo.

No se ha dejado la mas leve ocasion de errar La Ciudad del acerca de este ódio de sí mismo, de suerte que alen el amor de sí guno pudiera imaginar que la Religion le obligafundada en el ba ò exortaba à matarse, ò à mutilarse algun miemamos de Dios y bro, ò à causarse otro dano; porque todo esto se prohibe por la doctrina del Evangelio. Nadie condena mas el suicidio, ò el abreviarse los dias por qualquiera desesperacion ò exceso.

Los Falsos Filósofos que enseñan el amor de sí mismo, son los que caen en esta mostruosa contradiccion, aprobando juntamente la atrocidad de abrirse el pecho, ò de precipitarse ò de ahorcarse.

El ódio de sí mismo, que se manda en la Ciudad de Dios, se reduce à castigar cada uno sus voluntades viciosas, ò quemar y cortar los aviesos y malezas que arroja el proprio campo de cada uno, no teniendo consideracion al gusto de su carne y sangre, por hacer lo que conviene al servicio de Dios, à la justicia y salud de su propria alma, y à beneficio de todos los progimos.

Los falaces declamadores contra la Religion, y

MAXIMAS IMPIAS CONTRA LOS GOBIERNOS. 119 calumniadores de la virtud llaman crueldad à esta No es inhumaviolencia que los Christianos hacen à sus apetitos, y nidad el ódio de grosería è inurbanidad el despreciar las lisonjas y placeres de los sentidos que pueden matar o marchitar el espiritu. ¿Es inhumanidad quitarse cada uno lo que solo conduce al gusto y al luxo de la vida, por darlo à quien le es necesario para mantener la vida?

A este modo las circuncisiones de los placeres sensibles que pide la Religion, no son sino amor mismo es inhude otros intereses mas importantes, asi para nosotros como para nuestros progimos. Pero si todos se reconcentráran en el amor de sí mismos, como predican los Filósofos, cada uno se dañaría à si mismo y pereceria en sus gustos, y al mismo tiempo no aprovecharía à ninguno mas. Queriendo cada miembro hacerse el centro de todas las cosas que son, procuraria tirar para sí el bien de todos los otros; y haciendo lo mismo cada uno de los hombres, vendria la Ciudad à ser una confusion de robos, de rapiñas, de insultos recíprocos, de violencias y de quejas, Si pudiera subsistir un Reyno tan dividido, y donde cada miembro chocase con los otros miembros, no sería propriamente una Baby-Ionia ò una Ciudad del Diablo?

Pero estando va viendo una secta de

¡ No sé como en nuestro siglo se oyen, y se dejan escribir y publicar unas doctrinas que bastan para destruír, no solo à la sociedad, sino tambien à la humanidad! Pero asi conviene que se cumpla lo que vaticinó San Pablo para los ultimos tiempos. Ved aqui, como deben los presentes ser aquellos

<sup>(1)</sup> D. Aug. de Civit. Dei lib. 14. cap. 28. Civitas Dei incipit, & construitur ex amore Dei , & crescit ad odium sui ipsius. Civitas vero Diaboli incipit ab amore sui, & crescit usque ad odium Dei.